
1

IS
SN

: 1
51

0-
50

24
 (

pa
pe

l)
 -

 2
30

1-
16

29
 (

en
 lí

n
ea

)

L I B R O S
DOI: https://doi.org/10.25185/19.3

Fabio Bartoli. El “otro 
romanticismo” de Kierkegaard. 
Una lectura de sus primeros 
diarios. Santa Rosa de Cabal, 
Colombia, Casa de Asterión 
Ediciones, 2025, 128 pp. 

Recibido: 20/10/2025 - Aceptado: 8/12/2025

En un estilo suelto, no academicista, pero 
no por ello menos riguroso, Fabio Bartoli 
quiere desentrañar en este estudio ese «otro 
romanticismo» presente en los diarios, obras 
primeras de Søren Kierkegaard. Por «otro 
romanticismo» Bartoli entiende un concepto 
que no está suficientemente definido por el 
propio filósofo danés, pero que juega, sin 
embargo, un papel importante en la obra 
kierkegaardiana. No solo en la primera, donde 
es principalmente rastreado, sino también 
irradia hacia su obra madura, aunque tal vez 
no con la misma intensidad.  

Para desentrañar, hasta donde se pueda, este 
romanticismo juvenilmente considerado, 
Bartoli articula su estudio en cuatro capítulos, 
a saber: el primero, dedicado a algunas 
consideraciones preliminares sobre los diarios. 
El segundo, que recoge las dificultades para 
definir el fenómeno del Romanticismo. El 
tercero, que considera el Romanticismo y 
las contraposiciones antiguo-romántico y 
cristiano-romántico. Finalmente, el cuarto, 
que hace un balance del «otro romanticismo» 
de Kierkegaard en relación con los escritos 
posteriores. 

En el capítulo primero, el autor recoge lo 
que llama la heterogeneidad de los diarios 
primeros de Kierkegaard, principalmente por 
su variedad de temas y argumentos, pero que 
después se va a constituir en un estilo que, 
pese a su caleidoscópica profundidad, refleja una 
unidad presente también en la diversidad de 
seudónimos y casi heterónimos que Kierkegaard 
usará en sus escritos. El autor afirma que el 
filósofo danés nunca cambió de idea respecto 
a la función de sus diarios, sino que le agregó 
matices que enriquecieron, pero nunca 
pusieron en duda, la unidad profunda de ellos. 

Esto requiere ciertas explicaciones que Bartoli 
nos entrega en el capítulo segundo.  En efecto, 
para Kierkegaard el romanticismo es difícil de 
definir por su carácter desbordante. El que 
sea difícil de definir no es una limitante, pues 
se acerca a un conocimiento vital del mundo. 
Se vive más que se conoce racionalmente. 
Sin embargo, por esto mismo, Kierkegaard 
lo aprecia y lo combate. Como a muchas 
otras cosas. Lo aprecia porque propicia 
una individualidad no basada en la razón 
geométrica. Frente a Hegel y el sistema, lo 
considera muy superior. Lo combate, porque 
no tiene autenticidad y a veces el hombre 
desaparece como en una pintura romántica 
donde el paisaje «fagocita» la presencia 
humana de manera tal que la escisión entre la 
naturaleza y el hombre alcanza la desmesura. 
Es por esto que el lenguaje que más acomoda 
al romanticismo es la poesía, en tanto que su 
comprensión no-conceptual de la realidad 
permitiría esta aproximación directa a las cosas, 
no mediada por el sistema. 
La diferencia ya señalada con Hegel es evidente 
y como necesaria dentro del planteamiento del 
filósofo danés. Criticó fuertemente la filosofía 
de Hegel por varios motivos: le parecía que 
era un sistema monolítico que anulaba a las 

H
u

m
an

id
ad

es
: r

ev
is

ta
 d

e 
la

 U
n

iv
er

si
da

d 
de

 M
on

te
vi

de
o,

 N
o  

19
, J

u
n

io
 2

02
6,

 p
p.

 1
-3



2

IS
SN

: 1
51

0-
50

24
 (

pa
pe

l)
 -

 2
30

1-
16

29
 (

en
 lí

n
ea

)

personas mediante el «necesario» desarrollo 
del concepto que primero está extrañado de 
sí mismo, pero luego se va auto-desplegando 
y auto-conociendo hasta llegar a la idea 
absoluta que, tal como Hegel la desarrolla 
en La fenomenología del espíritu, reconcilia 
finalmente los contrarios en una superación 
(Aufhebung). Evidentemente, Kierkegaard no 
estaba de acuerdo con la superación hegeliana 
en tanto dicha superación describe el proceso 
dialéctico en el que una idea, concepto o 
estado se supera, pero no se elimina por 
completo, sino que se conserva en una forma 
más elevada y compleja en una nueva síntesis. 
Kierkegaard, por el contrario, siempre veía 
en primer lugar la categoría de la posibilidad.  
Decía, se elige esto o lo otro. Eso es propio del 
individuo. Y es lo que luego desarrollaría en su 
primera gran obra: O lo uno o lo otro. Lo que 
hay aquí es una crítica a la razón autofundante 
de la Ilustración, del racionalismo y, por cierto, 
del sistema hegeliano. La fragmentación 
romántica aparece como un antídoto contra 
el sistema, pero también como una especie 
de disolución del propio ser humano. Tal 
vez por eso Kierkegaard quiso recuperar 
lo que, siguiendo al propio Kierkegaard, 
Bartoli llama lo fragmentario y caleidoscópico 
en su complejidad, incluso a través de sus 
futuros seudónimos, incluyendo distintos y 
hasta contrapuestos puntos de vista en sus 
escritos, pero considerando detrás de ellos 
una pluralidad que apunta hacia esa unidad 
tal vez más grande, la del estadio religioso. 
Sin embargo, esto sucederá después de 
que Kierkegaard haya pasado por su propia 
reconciliación con la dialéctica hegeliana y 
particularmente con su negación (que no 
su superación). Dicha negación le hace a 
Kierkegaard suponer que siempre habría un 
concepto ante el que el Romanticismo se 
enfrente para tener sentido. 

Esto es lo que Bartoli desarrolla en el capítulo 
tercero. Aquí se muestra, en primer lugar, 
cómo en la díada antiguo-romántico Kierkegaard 
registra un cierto acuerdo con la relevancia que 
Hegel le da a lo antiguo, en el sentido de que en 
el mundo antiguo aparece de manera eminente 
que el arte es la manifestación sensible de la 
idea. Este acuerdo le hace ponerse en guardia, 
una vez más, contra lo romántico entendido 

como desmesura y recupera esa identidad arte 
antiguo-belleza no conceptual, tan fecunda. 
Quizá la idea más fecunda de Hegel, apuntando 
a una no estetización del pensamiento. 
Asimismo, a propósito de la contraposición 
cristiano-romántico en Kierkegaard, Bartoli 
entrega un pasaje de los diarios en que el 
filósofo danés señala que lo romántico declina 
poco a poco en el tiempo, de manera tal 
que tampoco el cristianismo lo retiene. Ello 
porque, frente al cristianismo, los matices del 
mundo aparecen como irrelevantes frente 
a lo necesario por antonomasia: Dios. En 
efecto, lo cristiano se funda en Dios, en tanto 
lo romántico se funda en la individualidad 
(cuando no está subsumida en la naturaleza). 
Bartoli señala que, para Kierkegaard, lo 
romántico es proclive al fracaso. Esto puede 
mirarse también irónicamente, en el sentido 
de que cuando el cristiano dice que su yugo 
es liviano, quizá lo que quedaría es que los 
que están junto a él mueran de risa. Mueran 
de risa porque el asunto no es «racional» y 
el yugo, sin el salto a la fe, aparecería como 
intolerable. Luego, no es la filosofía la que 
entrega las respuestas propiamente religiosas, 
sino esa consideración vivencial de Dios. 
Obviamente, esto que está como pre dibujado 
en los diarios aparecerá con toda su fuerza en 
las últimas obras de Kierkegaard. Mas en los 
diarios Kierkegaard pareciera flotar sobre los 
Cantos de la Noche de Novalis, afirma Bartoli. 
Eso y tal vez a través de la noche obscura del 
alma de San Juan de la Cruz, añado. 
¿Cuál es el balance que Bartoli hace sobre lo 
afirmado hasta aquí? En el capítulo cuarto, 
Bartoli analiza el concepto de ironía en el 
filósofo danés, para quien esta es «pura 
negatividad», aparentemente en un sentido 
hegeliano. Pero a la luz de lo analizado en 
los capítulos anteriores, Bartoli señala que el 
joven Kierkegaard no fue tan hegeliano como 
muchas veces se señala y más bien lo que 
correspondería es matizar estas afirmaciones. 
Luego, Bartoli pasa a analizar ese «otro 
Romanticismo» ya no solo en los diarios, si bien 
conserva lo ganado en su estudio, deteniéndose 
en la aseveración kierkegaardiana de la 
afirmación romántica de no considerar un 
estudio libresco del tema, sino de la necesaria 
apropiación existencial del fenómeno de la 

L I B R O S

H
u

m
an

id
ad

es
: r

ev
is

ta
 d

e 
la

 U
n

iv
er

si
da

d 
de

 M
on

te
vi

de
o,

 N
o  

19
, J

u
n

io
 2

02
6,

 p
p.

 1
-3



3

IS
SN

: 1
51

0-
50

24
 (

pa
pe

l)
 -

 2
30

1-
16

29
 (

en
 lí

n
ea

)

ironía y de la vida en general. Bartoli señala: 
«para usar un ejemplo querido a Kierkegaard, 
no es tan importante que yo me sepa de 
memoria todas las doctrinas de los padres 
de la Iglesia, si estas no se transforman en un 
proyecto de vida».1 Esto se mantendría como 
una constante en la obra de Kierkegaard, hasta 
desembocar en el Postscriptum no científico 
y definitivo a Migajas Filosóficas, apostando 
derechamente por el Estadio religioso. 
Aquí Bartoli señala, una vez más, que el 
lenguaje de la poesía, con su acercamiento no 
conceptual a la condición humana es el que se 
presta por excelencia para imaginar nuevos 
ideales que conducirán al cristianismo. También 
aparece aquí la vida de Cristo como el lugar 
apropiado para acercarse a Él. 
En este camino de acenso, el compañero 
evidente para Kierkegaard es Sócrates, a quien 
ni los bosques ni los campos le pudieron enseñar 
lo que sí pudo la ciudad. Para Kierkegaard esto 
es el rechazo a la naturaleza romántica y 
desmesurada. De manera similar a Sócrates, 
aunque no condenado a muerte, Kierkegaard, 
señala Bartoli, terminó enemistado con parte 
importante del Copenhague de la época. 
Es que en lo romántico hay una especie de 
desprecio hacia lo real y el hombre no vive en 
la verdad que habita en su interior, sino que en 
la autoafirmación de un yo que, paralelamente 
a la naturaleza, apuntaría a no tener límites. 
En otras palabras, algo muy parecido a la ya 
señalada razón autofundante, solo que desde 
un paralelismo estético.
La forma de llegar a un auténtico cristianismo 
pasa, entonces, por considerar la verdad 
interior a la que se accede por un salto 
a la fe que no es racional «sino que debe 
entenderse como alternativa a los esquemas 

1	 Fabio Bartoli. El “otro romanticismo” de 
Kierkegaard. Una lectura de sus primeros diarios, 
(Santa Rosa de Cabal, Colombia, Casa de Asterión 
Ediciones, 2025), 95.

de pensamiento y de análisis hegemónicos 
en la Modernidad occidental».2 Mas tampoco 
la respuesta está en esa vacía consideración 
romántica de lo cristiano alejada de toda 
realidad, sino que, para estos efectos, importa 
considerar lo que es el hombre, una síntesis 
entre finitud e infinitud, aquello que permite 
que la relación del yo se relacione con sí mismo 
y con el absoluto.
Como conclusiones, suscribimos al menos 
tres que Bartoli señala al final de su estudio. 
Primero, en los diarios aparece un Kierkegaard 
que no comulga con el sistema hegeliano como 
una totalidad y, a la vez, realiza «un diálogo 
personal con los textos de los románticos 
asumiendo una actitud crítica que lo lleva a 
aceptar algunas de sus posturas, al tiempo que 
lo empuja a rechazar otras».3 En segundo lugar, 
la retención de la acción vivencial como forma 
de apropiación del mundo y no de un mero 
análisis «racional-conceptual» de los mismos. 
Según Bartoli, dicha apropiación existencial 
sería el eje de la reflexión del filósofo danés. 
Así como, y por lo mismo, su predilección por 
el lenguaje poético. Finalmente, Bartoli destaca 
el desprecio por la realidad del Romanticismo. 
Este desprecio le hace considerar al espíritu 
romántico un anhelo de absoluto que se 
revela vacío y sin un destino claro. Por ello, la 
religiosidad romántica es imposible de aceptar 
y seguir por parte de Kierkegaard. 
Estas precisiones que nos entrega el estudio 
de Fabio Bartoli pueden ayudar a quien desee 
aproximarse por primera vez ya sea a los 
diarios de juventud o incluso a la obra de 
Kierkegaard en general, obteniendo algunas 
líneas de pensamiento que no es común 
encontrar en los estudios sobre el pensador 
danés. 

2	 Bartoli. El “otro romanticismo” de Kierkegaard, 103.
3	 Bartoli. El “otro romanticismo” de Kierkegaard, 114.

Emilio Morales de la Barrera 
Universidad San Sebastián, Chile 

emilio.morales@uss.cl 
ORCID iD: https://orcid.org/0000-0002-3249-7117

L I B R O S

H
u

m
an

id
ad

es
: r

ev
is

ta
 d

e 
la

 U
n

iv
er

si
da

d 
de

 M
on

te
vi

de
o,

 N
o  

19
, J

u
n

io
 2

02
6,

 p
p.

 1
-3


